## ПАВЕЛЪ ГЛАДКІЙ.

Дъйствительный членъ Общества Русскихъ Оріенталистовъ. Дъйствительный членъ Британскаго Королевскаго Азіатскаго Общества.

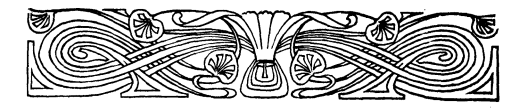


Харбинъ. Типографія Китайской Восточной жельзной дороги. 1915.

# HИТАЙСКОЕ = ИСКУССТВО.



Харбинъ. Типографія Китайской Восточной жельзной дороги.1915.



### П. ГЛАДКІЙ.

# КИТАЙСКОЕ ИСКУССТВО.

### Историческое введеніе.

Изученію китайскаго искусства, болѣе чѣмъ изученію искусства другого народа должно предшествовать серьезное ознакомленіе съ исторіей страны и ея религіозными системами, какъ главными факторами развитія искусства вообще, а так же еще и потому, что государственная и народная жизнь Китая развивалась совершенно особенными путями, и самыя формы ея отъ древнѣйшаго и до нашего времени такъ своеобразны и такъ мало похожи на формы европейской жизни, что очевидность такого предварительнаго ознакомленія становится вполнѣ ясной.

Только ознакомившись съ исторіей развитія общественной жизни Китая и его религіями, можно приступать къ изученію китайскаго искусства Исторія китайскаго искусства съ древнъйшихъ временъ была подробно изложена китайскими писателями.

Еще въ IX столѣтіи по Р. X. Чанъ Инъ-юанъ написалъ исторію китайской живописи до его времени, — большой трудъ съ весьма цѣннымъ матеріаломъ.

Въ слѣдующемъ столѣтіи появилось много каталоговъ музеевъ съ интересными иллюстраціями, художественные сборникии учебники. До настоящего времени сохранились эти описаніяи, онѣ тѣмъ болѣе цѣнны, что сами коллекціи давно растерялись.

Однако, художественный матеріалъ въ этихъ сочиненіяхъ почти никъмъ не разработанъ. Еще очень недавно знакомствосъ китайскимъ искусствомъ въ Европъ основывалось исключительно на сочиненіяхъ французскихъ миссіонеровъ (Потье, Станисла Жюльенъ, Дю-Сартель), англійскихъ изслъдователей (Вильямъ Чемберсъ, Андерсонъ) и германскихъ ученыхъ (Фердинандъ фонъ-Рихтгофенъ). Въ 1887 году появился первый связный очеркъ исторіи китайскаго искусства Палеолога, послъ чего изученіе этого вопроса значительно подвинулось впередъ, такъ какъ за него взялись знатоки китайскаго языка, въ числъ которыхъ слъдуетъ отмътить Шавана и Гирта.

Такъ стоитъ изученіе китайскаго искусства на Западѣ. Въ Россіи же по этому вопросу совершенно не имѣется сочиненій, даже переводныхъ, если не считать очень краткихъ, какъ бы случайнаго характера, упоминаній о немъ въ компилятивныхъ трудахъ по всеобщей исторіи искусствъ. Кромѣ того, упоминанія о китайскомъ искусствѣ можно встрѣтить въ путевыхъ замѣткахъ путешественниковъ по Китаю. Многіе изъ нихъ считаютъ своимъ долгомъ дать нѣсколько авторитетныхъ замечаний объ искусствѣ страны, о

### Китайское искусство.

которомъ они не имъютъ представленія почему пользованіе этими свъдъніями завело бы насъ въ такіе дремучіе дебри, изъ которыхъ и съ проводникомъ не выбраться.

Китай — древнее государство, несомнънно, самое древнее изъ всъхъ существующихъ въ настоящее время государствъ однако, изслъдованія китайской исторіи еще не дали категорическихъ результатовъ относительно достовърности многихъ фактовъ изъ древней жизни Китая, которые поэтому скорѣе могутъ быть отнесены къ полу-миоической эпохъ, чъмь къ исторической въ глазахъ науки. Вмъстъ съ тъмъ позднъйшія изследования заставляютъ насъ относиться къ сообщаемымъ китайской исторіей фактамъ съ гораздо большимъ довъріемъ, чъмъ относится къ намъ такъ-называемая «отрицательная школа» синологовъ.

Нъкоторые европейскіе изслъдователи, главнымъ образомъ христіанскіе миссіонеры, занимавшіеся этимъ вопросомъ, излагали событія каждый по-своему, разсматривая ихъ съ различных точекъ зрънія. Докторъ Легге начинаетъ свои разсужденія о происхожденіи китайской народности съ Книги Бытія и утверждаетъ, что племя сыновей Ноя, которое разрослось въ многочисленныя націи, начало свое движеніе къ востоку отъ мъстности между Чернымъ и Каспійскимъ моремъ вскоръ послъ смъшенія языковъ и достигло Желтой ръки, гдъ встрътилось съ болье ранними племенами выходцами другихъ народовъ и побъдило сопротивленіе этихъ раннихъ поселенцевъ.

Терьенъ де-Лакупери держится нъсколько другого взгляда на этотъ вопросъ. Онъ выводитъ свои фантастическія бакскія племена изъ южныхъ склоновъ Каспія подъ предводительствомъ Накхунте, который, по его предположеніямъ, былъ въ то же время древнимъ китайскимъ правителемъ Хуанъ-ди.

Эти два мнѣнія, такъ же какъ мнѣнія Перро и Шинье и многихъ других изслѣдователей, не могутъ быть признаны вполнѣ достовѣрными, да и вообще едва ли возможно дать вѣрное рѣшеніе этого вопроса, встающаго изъ глубокой древности, поэтому придется обратиться къ китайскимъ источникамъ и принять излагаемое въ нихъ фантастическое происхожденіе китайцевъ, подобно тому, какъ мы принимаемъ происхожденіе человѣчества отъ Адама.

Китайская исторія по туземнымъ источникамъ восходить къ миоическому періоду баснословной древности. Ихъ первый человъкъ Панъ-гу звился изъ хаоса, какъ зародышъ всепроизводящаго космическаго яйца, или атома. За нимъ слъдуетъ цълая серія небесныхъ, земныхъ и человъческихъ правителей, послъдними изъ которыхъ были Ю-чао (имъющій гнъздо), потому что онъ научилъ людей строить жилища на деревьяхъ, чтобы спасаться отъ дикихъ звърей, и Суй-жэнь (производитель огня) китайскій Прометей, изобрътатель буравадля добыванія огня посредствомъ тренія дерева.

Далѣе слѣдуетъ легендарный періодъ, начинающійся съФу-си 伏 羲 признаваемаго китайцами настоящимъ основателемъ ихъ государства. Послѣ него царствовала его сестра Нюй-гуа 女 嬌 (по нѣкоторымъ источникамъ жена Фу-си).

Надпись на одномъ изъ барельефовъ Хань'ской династіи, гдъ изображенъ этотъ императоръ, слъдующаго содержанія:

 $<sup>^*</sup>$  Главнымъ образомъ Гиббона и Нибура, а также расшифрованіе египетскихъ, ассирійскихъ и среднеазіатскихъ древнихъ памятниковъ. П. Г.

«Фу-си, по имени Чжанъ-цинъ, былъ первый правящій какъ императоръ. Онъ начертилъ триграммы и завязалъ шнуры въ узлы, какъ средство управленія среди морей (т.-е. во вселенной)».

Другими словами,  $\Phi$ у-си, находя недостаточнымъ существовавшее со временъ Суй-жень веревочное письмо, изобрълъ начатки графическаго письма.

Третій изъ трехъ древнихъ государей Щэнъ-нунъ «Божественный земледѣлецъ», впервые сдѣлалъ деревянный плугь, научилъ свой народъ искусству земледѣлія и открылъ цѣлительное дѣйствіе травъ.

Послѣ Шэнь-нунъ'а царствовалъ Хуанъ-ди извѣстный въ исторіи выдѣлкой оружія, плавкой металловъ, изготовленіемъ металлическихъ сосудовъ. По его порученію, какъ говоритъ преданіе, было изобрѣтено «головастиковое» письмо (кэ-доу-цзы 蝌 字), названное такъ потому, что іероглифы его своей формой напоминаютъ форму головастиковъ. Начертанія этого письма встрѣчаются на многихъ древнихъ сосудахъ. При Хуанъ-ди былъ составленъ календарь и написаны сочиненія по медицинѣ; кромѣ того, этотъ императоръ извѣстенъ изготовленіемъ оружія, оросительными сооруженіями на поляхъ и, какъ первый архитекторъ, постройками дворцовъ и домовъ для жилья (научилъ обжигать кирпичъ).

Четвертый послѣ Хуанъ-ди былъ знаменитый императоръ Яо. («Его доброжелательность была небесная, знанія какъ у Бога, вблизи онъ былъ подобенъ солнцу, издали подобенъ облаку»).

Слъдующій императоръ Шунь — покровитель астрономіи. При немъ было извъстное наводненіе, считаемое іезуитскими писателями за всемірный потопъ.

Есть и другія свѣдѣнія объ этихъ правителяхъ, именуемых в китайской исторіи Уди¹¹ пять правителей. Хуанъ-ди былъ покровителемъ развившихся при немъ многихъ
промышленныхъ искуствъ, а его жена научила народъ выводить шелковичныхъ червей, за
что была причислена къ сонму божествъ и до сихъ поръ почитается подъ именемъ Си-линьши. Этототъ самый Хуанъ-ди, котораго подъ именемъ «Накхунте» Терьенъ-де-Лякупери
сдѣлалъ предводителемъ бакскихъ племенъ. Даосы, по присущей имъ способности все
объяснять сверхъестественнымъ путемъ, приписали Хуанъ-ди 🗐 тизобрѣтеніе алхиміи,
благодаря которой онъ сталъ безсмертнымъ, и передѣлали его имя въ тъта желтаго
императора (хуанъ означаетъ на китайскомъ яз. также желтый).

Объ императорахъ Яо и Шунѣ мы можемъ получить свѣдѣнія изъ Шу-цзинъ'а — историческихъ записей, собранныхъ Конфуціемъ. Въ Пинъ-янъ-фу — провинціи Шань-си, гдѣ по преданію была столица этихъ двухъ императоровъ, до сихъ поръ за стѣной города находится храмъ, посвященный ихъ памяти, съ помѣщенными въ главномъ павильонѣ изображеніями императоровъ, превышающими четыре сажени. Относительно самихъ

<sup>\*</sup> Веревочное письмо, quippus наиболъе распространенное въ древнемъ Перу, существуетъ даже въ настоящее время въ Меланезіи. Оно представляетъ шнуръ, со свъшивающейся бахромой, отдъльные шнурки которой завязываются разными способами, выражая такимъ образомъ различныя понятія.

Ба-гуа (八卦)- — восемь триграммъ представляютъ восемь комбинацій каждая изъ трехъ горизонтальныхъ линій цѣлыхъ и двойныхъ, на основаніи которыхъ Фу-си, будто бы, составиль первые іероглифы китайской письменности. По преданію Фу-си увидѣлъ ба-гуа наспинѣ чудовища, которое вышло изъ Желтой рѣки.

Санъ-хуанъ (三皇) 1) Фу-си, 2) Чу-юнъ, 3) Шэнъ-нунъ.

императоровъ, которыхъ Конфуцій признавалъ идеальнѣйшими изъ правителей, говорится, что Яо передалъ престолъ Шунь'у, обойдя своего сына. Шунь поступилъ такъ же и передалъ престолъ министру Юй'ю, который не послѣдовалъ ихъ примѣру, и съ тѣхъ поръ престолъ сталъ передаваться по наслѣдству, а не по завѣщанію. Въ Шу-цзин'ѣ находится книга «Дань-Юй», въ которой описана дѣятельность императора Юй'я.

Она же помѣщена и въ двухъ династическихъ исторіях, написанныхъ Сы Мацянь'емъ (85 до Р. Х.) и въ лѣтописяхъ первой Хань'ской династіи (202 до Р. Х. — 8 по Р. Х.). Въ этой «Данъ-Юй» императору приписывается постройка большихъ гидротехническихъ сооруженій, продолжавшаяся девять лѣть, и раздѣленіе страны на девять провинцій. Говорится также, что онъ отлилъ по числу провинцій девять бронзовыхъ треножныхъ сосудовъ, на которыхъ, какъ утверждаетъ Рихтгофелъ, были вырѣзаны карты всѣхъ провинцій.

Въ дъйствительности же треножники не употреблялись для этой цъли, т. к. слово «ту» не можетъ служить указаніемъ на воспроизведеніе на нихъ картъ китайскихъ провинцій и означаетъ вообще графическое изображеніе, рисунокъ, чертежъ.

Металлъ для этихъ сосудовъ былъ присланъ въ видѣ дани отъ девяти провинцій. Въ древнюю эпоху китайской исторіи, какъ упоминается объ этомъ въ китайскихъ источникахъ, было въ обычаѣ присылать изъ провинцій въ столицу металлъ, а императоры, съ своей стороны, желая отличить выдающихся людей, отливали изъ бронзы сосуды, на которыхъ врѣзывалась надпись, содержащая указаніе на поводъ отливки этого сосуда; такіе сосуды ставились въ храмахъ. Бронзой пользовались въ данномъ случаѣ, какъ наиболѣе прочнымъ матеріаломъ для сохраненія воспроизведенныхъ на ней документовъ. Девять треножниковъ въ теченіе двухсотъ лѣтъ сохранялись въ столицѣ, находившейся вблизи нынѣшняго Кай-фынъ-фу въ провинціи Хэ-нань.

Императоръ Юй положилъ основаніе династіи Ся²), съ которой можеть начинаться уже достовърная исторія Китая. Эта династія, продолжавшаяся отъ 2205 до 1766 г. до Р. Х. (насчитываетъ восемнадцать императоровъ), заслуживаетъ быть отмъченной въ исторіи развитія китайскаго искусства. Есть указанія на то, что императоръ Цинь (1900 — 1879) ввель въ употребленіе «западную» музыку; при императоръ Кунъ-цзя (1879 — 1848) была введена «восточная» музыка; при императоръ Фа (1837 — 1818) при дворъ исполнялись «восточные» танцы. Ее смънила династія Шанъ³) отъ 1766 года до 1122 до Р. Х. (съ двадцатью восемью императорами). Слъдующая династія Чжоу⁴) династіи Ся, Шанъ и Чжоу извъстны у китайцевъ подъ названіемъ Санъ-тай «три династіи» (имъла тридцать пять правителей) отъ 1122 года до 249 до Р. Х. Послъдняя династія была основана Венъванъ'омъ⁵), хотя первымъ императоромъ сдълался его сынъ У-ванъ6). Нельзя особенно настаивать на достовърности указанныхъ датъ, несомнънная правильность которыхъ начинается только со вступленія на престоль Сюань-ванъ'а<sup>7</sup>) въ 822 году до Р. Х., откуда ведется уже безошибочное исчисленіе. Эта династія ознаменовала свое правленіе многими

<sup>2</sup>夏

商

<sup>4</sup> 周

<sup>5</sup> 文王

<sup>6</sup> 武王

<sup>7</sup>宣王

событіями государственной важности, какъ перенесеніе столицы въ Ло-янъ (изъ нынѣшняго Си-ань-фу въ Хэ-нань-фу), при императорѣ Пинъ-ванъ'ѣ<sup>8)</sup>, съ какового времени династія стала извѣстна какъ Восточная Чжоуская династія. При этой же династіи жили великіе китайскіе философы Лао-цзы, которому приписываютъ основаніе даосизма, и Конфуцій со своими учениками, изъ числа которыхъ наиболѣе замѣчателенъ Мэнъ-цзы. Болѣе двухъ тысячъ лѣтъ прошлосъ тѣхъ поръ, какъ умерли эти философы, признанные міровыми мыслителями, а идеи ихъ еще и теперь живы въ Китаѣи не умрутъ, вѣроятно, до тѣхъ поръ, пока существуетъ «срединное государство». Поэтому можно смѣло предположить, что и оригинальныя основы китайскаго искусства, какъ и самый складъ національной китайской мысли, будутъ существовать неизмѣнными въ теченіе еще многихъ поколѣній.

Династія Чжоу извѣстна также, междуусобными распрями отъ 475 до 221 до Р. Х., каковой періодъ называется въ исторіи періодомъ «враждующихъ государствь» ( )— чжанъ-го). Власть центральнаго государства въ виду усиленія власти феодальныхъ владѣній значительно ослабѣла, вслѣдствіе чего имперіи грозили большія потрясенія. Къ раннему періоду этой династіи относятся сказанія даосовъ о путешествіи Му-ванъ'а<sup>9</sup>, возница котораго Цао-фу возилъ его на своихъ знаменитыхъ восьми лошадяхъ, по неизвѣстнымъ до того времени мѣстамъ\*). Его путешествія къ Си-ванъ-му<sup>10</sup> послужило излюбленной темой для многихъ китайскихъ художниковъ, которые изображали также и восемь лошадей съ обозначеніемъ имени каждой, и пріемъ Му-вана у Си-ванъ-му въ ея волшебномъ дворцѣ на горѣ, Куэнь-Лунь въ рельефѣ и на плоскости въ качествѣ декоративнаго мотива для фарфоровыхъ вазъ. Къ царствованію императора Ю-ванъ'а<sup>11</sup>) относится запись о солнечномъ затменіи 29 августа 775 года до Р. Х.

Періодъ враждующихъ государствъ, которому предшествовалъ періодъ «у-ба» — пяти предводителей, продолжался до 249 года, когда князъ удѣла Нань<sup>12)</sup> сдался окончательно князю тора Минъ-ди, Хань'ской династіи<sup>13)</sup> (61 г. по Рожд. Хр.), который видѣлъ надъ своимъ дворцомъ золотую фигуру въ облакахъ свѣта. Онъ обратился за толкованіемъ къ министрамъ, которые сказали ему, что на западѣ жилъ божественный человѣкъ по имени Будда, и, вѣроятно, сонъ императора имѣетъ къ нему отношеніе.

Вслѣдслтвіе этого была послана особая миссія въ Индію, которая привезла двухъ индійскихъ монаховъ съ книгами, написанными на языкѣ пали\*); изъ нихъ нѣкоторыя были сейчасъ же переведены на китайскій языкъ. Индійскіе монахи привезли съ собой много буддійскихъ фигуръ и картинъ, которые были скопированы для украшенія стѣнъ дворцовыхъ залъ и новаго храма Бай-ма-сы¹4), «Храмъ бѣлой лошади», въ память лошади, провезшей священныя реликвіи черезъ Азію.

**王** 华8

<sup>9</sup>穆王

<sup>\*</sup> Фактъ путешествія Му-ванъ'а въ Восточный Туркестанъ теперь доказанъ.

<sup>10</sup>西王母

<sup>11</sup> 幽王

<sup>12</sup> 報

<sup>13</sup> 東 漢

<sup>\*</sup> Родственный санскриту. П. Г.

<sup>14</sup>白馬寺

Къ этому времени относится установленіе болѣе тѣсныхъ торговыхъ сношеній съ восточными областями Римской имперіи, откуда пріѣзжали купцы въ Кохинхину уже во второмъ столѣтіи по Р. Х. Въ китайскихъ лѣтописяхъ, относящихся къ этому времени, находится упоминаніе объ императорѣ Ань-тунъ'ѣ (Маркѣ Авреліи).

Вслѣдъ за этимъ начинается періодъ расцвѣта буддизма, который былъ сдѣланъ государственной религіей племенемъ Тоба, жившимъ на сѣверѣ. У нихъ была цѣлая книга, посвященная описанію монастырей, пагодъ и изваяній въ скалахсъ дополненіемъ о даосизмѣ подъ названіемъ Хуанъ-лао, т.е. религія Хуанъ-ди и Лао-цзы. Въ царствованіе императора династіи Лянъ<sup>15)</sup> — У-ди явился въ Китай Бодидарма, сынъ короля южной Индіи, сдѣлавшійся въ 520 г. по Р. Х. Первымъ главою китайской буддійской церкви (патріархомъ). Онъ часто изображается въ китайскомъ глиптическомъ искусствѣ несущимъ патру — «священный сосудъ» буддійской вѣры.

При великой Танъ'ской<sup>16)</sup> династіи, китайская имперія достигла своихъ крайнихъ предѣловъ, и считалась одной изъ великихъ міровыхъ державъ. При этой династіи въ Кантонѣ основывается арабская колонія, и вообще въ это время мусульмане поселяются въ нѣкоторыхъ прибрежныхъ городахъ; можетъ-быть, они тогда же проникли въ провинцію Юнь-нань. Тогда же впервые появляются въ Китаѣ несторіанскіе миссіонеры (635 г.).

Съ этого времени начинается усиленное паломническое движеніе изъ Китая въ Индію для изученія страны Будды и поклоненію ея главнымъ святынямъ. Возвращаясь обратно, паломники привозили въ Китай собранныя ими реликвіи, священныя изображенія, картины и манускрипты для перевода, а вмѣстѣ съ этимъ и традиціонныя правила искусства, которыя передаются почти безъ измѣненія и до настоящаго времени.

Подъ вліяніемъ расцвъта буддизма китайское искусство достигло кульминаціонной точки своего развитія, такъ-что Танъ'ская династія считается золотымъ періодомъ одновременно литературы, поэзіи и искусствъ пластическихъ и графическихъ. Съ паденіемъ Танскаго могущества въ 906 году, и китайское искусство стало постепенно склоняться къ горизонту и уже больше никогда не подымалось до такой высоты, какъ при Танъ'ской династіи. Въ періодъ упадка Танскаго могущества вторгнулись съ съвера народъ Кидань, имя которыхъ легло въ основаніе современнаго русскаго слова «Китай».

Изъ династій, слѣдовавшихъ послѣ Танъ'ской до послѣдней Цинъ'ской, нѣкоторыя почти не оставили слѣда въ исторіи развитія національнаго искусства. Къ числу такихъ слѣдуетъ отнести пять династій Тюркскаго происхожденія въ періодъ времени между Танъ'ской и Сунъ'ской династіями.

При Сунъ'ской династіи, вступившей на престолъ въ 960 году, осуществлялись мирныя наклонности, процвѣтала философія, составлялись большія энциклопедіи, издавались обширныя комментаріи классиковъ, такъ-что весь этотъ періодъ называется періодомъ неоконфуціанства.

Собирались коллекціи книгъ, картинъ, таблицъ съ надписями, бронзовыхъ издѣлій и другихъ произведеній искусства, перепечатывались обширныя иллюстрированные каталоги, сохраняющіеся до сихъ поръ, тогда какъ сами предметы коллекцій частью уже растерялись.

Династію Сунъ вообще слъдуетъ считать продолженіемъ расцвъта Танъ'скаго китайскаго національнаго искусства и, главнымъ образомъ, живописи. Въ противовъсъ

<sup>15</sup> 梁

<sup>16</sup> 唐

падавшей буддійской религіозной живописи стали развиваться ландшафть, живопись цвѣтовъ и животныхъ, при чемъ замѣчается сильное увлеченіе рисункомъ въ ущербъ колориту. Въ эту эпоху выработался особый пріемъ рисованія тушью по бѣлому фону. Эта простая техника, при которой контуры почти совсѣмъ скрадываются, давала возможность воспроизводить картины природы съ поразительнымъ величіемъ и правдой.

Къ концу Сунъ'ской династіи темами для живописи стали служить доступные ближайшему наблюденію отдъльные предметы, вслъдствіе чего «этюды передняго плана» превратились въ самостоятельныя художественныя произведенія. Причина такой перемъны содержанія картинъ заключалась главнымъ образомъ въ томъ, что съ прекращеніемъ паломничества въ монастыри образованный китаецъ имълъ возможность наблюдать природу только въ своемъ саду, что и подвинуло художниковъ къ детальному изученію и передачъ отдъльныхъ предметовъ: деревьевъ, вътвей, цвтътущихъ кустовъ піонов, гвоздики и хризантемъ, птицъ и бабочекъ...

Въ періодъ Сунъ'ской династіи китайцы превосходили всѣ европейскіе народы въ живописи.

Китайское искусство всегда отличалось удивительнымъ постоянствомъ формъ, такъчто большинство иноземныхъ вліяній перерабатывалось въ китайскомъ духѣ, во время же Сунъ'ской династіи китайское искусство какъ бы окончательно застыло въ своихъ формахъ, до которыхъ оно дошло.

За Сунъ'ской династіей слѣдуеть основанная внукомъ монгольскаго Чингисъ-хана Хубилай-ханомъ — Юань'ская династія<sup>17</sup>), (1280 — 1368) царствованіе которой во многихъ отношеніяхъ пагубно отозвалась на искусствѣ страны. При Юань'ской династіи во многихъ мѣстахъ Китая пришла въ упадокъ фарфоровая промышленность вслѣдствіе обложенія чрезмѣрными налогами. Въ то же время самъ Хубилай-ханъ всяческио кружалъ себя великолѣпіемъ, правда за китайскій счетъ, такъ какъ монголы не внесли ничего новаго ни въ культуру ни въ искусство Китая.

Замѣчаемое сходство въ нѣкоторыхъ промышленныхъ произведеніяхъ искусства западной и восточной Азіи и вообще усилившееся иноземное вліяніе въ искусствѣ явилось результатомъ монгольскаго владычества извѣстнаго своей вѣротерпимостью. Очень рѣдко встрѣчающіеся въ китайскомъ орнаментѣ арабскіе мотивы, говорящіе о персидскомъ вліяніи, — также слѣдствіе владычества монгольской династіи, при которой исламъ нашелъ благопріятную почву для распространенія.

Юань'скую династію смѣнила Минъ'ская<sup>18</sup>), основателемъ которой былъ буддійскій монахъ — Чжу Юань-чжанъ. Оттѣсненные впослѣдствіи къ сѣверу монголы нѣкоторое время опустошали окраины набѣгами, и даже въ 1449 году увезли одного изъ китайскихъ императоровъ, только восемь лѣтъ спустя освободившагося, чтобы возобновить подъ новымъ названіемъ прерванное царствованіе. Минъ'ская династія просуществовала отъ 1368 до 1644 года по Р. Х., и извѣстна въ исторіи многими экспедиціями въ сосѣднія страны и сношеніями съ западомъ морскимъ путемъ.

При этой династіи въ Китай проникло много произведеній западно-азіатскаго и европейскаго искусства, вліяніе которыхъ, если оно и было, то очень незначительное, а потому основныя формы китайскаго искусства продолжали оставаться тѣми же, какъ при Сунь'ской династіи или даже при Танъ'ской.

<sup>17</sup>元

<sup>18</sup> 明

Отъ Минъ'ской династіи до насъ дошло много архитектурныхъ сооруженій, не представляющихъ, однако, ничего новаго сравнительно с произведеніями Танъ'ской архитектуры. Но въ скульптуръ Минъ'ская династія ознаменовалась значительнымъ прогрессомъ. Въ фигурахъ людей и животныхъ видно нъкоторое стремленіе къ благородству формъ и торжественности, хотя рутинность и сухость ихъ исполненія, какъ и вообще всъ позднъйшія статуи боговъ и рельефныя изображенія на аркахъ воротъ, на храмахъ и башняхъ подтверждаютъ, что китайцамъ было чуждо пониманіе языка формъ, монументальной пластики.

Въ живописи наблюдалось почти то же самое. Великолѣпныя картины знаменитыхъ китайскихъ живописцевъ, предназначенныя для вывѣшиванія на стѣнахъ, обнаруживаютъ, удивительную ясность и изящество въ предѣлахъ китайскаго стиля; однако, стиль этотъ, которому теперь пробуютъ подражать въ Европѣ на плакатахъ, съ европейской точки зрѣнія можетъ быть названъ скорѣе ремесленно-декоративнымъ, чѣмъ серьезно живописнымъ.

Минъ'ская династія насчигывала 17 императоровъ. На смѣну ей въ 1644 году явилась Маньчжурская династія Цынъ<sup>19)</sup>, закончившая собою многовѣковый рядъ деспотичскихъ правителей Китая.

Въ духовномъ отношеніи китайцы растворили въ себѣ немногочисленныхъ маньчжурь, заставивъ ихъ признать свою многовѣковую культуру, обычаи и даже языкъ, такъ-что на маньчжурскомъ языкѣ в самомъ Китаѣ никто не говорилъ кромѣ какъ при дворѣ да и среди населенія Маньчжуріи въ настоящее время едва насчитывается десятая часть, говорящая на этомъ языкѣ.

Въ духовной жнзни Китая въ періодъ Цинъ'ской династіи начинаетъ замѣчаться упадокъ, отразившійся и на произведеніяхъ искусства. Ничего новаго не создается, повторяется старое на разные лады подъ различными приправами.

Китайская литература тоже какъ-будто бы ничего не дала оригинальнаго въ этотъ періодъ. Даже въ эпоху царствованія могущественнаго изъ восточныхъ монарховь XVIII вѣка, блестяще образованнаго Цянь-лунъ'а<sup>20)</sup> (династическое имя его Гао-цзунъ<sup>21)</sup>, не замѣчалось поступательнаго движенія прогрессирующей человѣческой мысли; «это была скорѣе милліоны разъ спѣтая, можетъ-быть, и мастерски, но всегда одна и та же старинная пѣсня, и притомъ, подъ тотъ же ладъ, какъ ее пѣли прадѣды тысячу лѣтъ тому назадъ»\*)...

Въ концѣ Минъ'ской и во времена Цинъ'ской династіи особенно нахлынули въ Китай христіанскіе миссіонеры, и повсемѣстно распространившись, стали каждый посвоему проповѣдывать религію Христа. Но будучи чуждымъ китайском удуху и къ тому же не всегда умѣло излагаемымъ, это ученіе такъ и не привилось въ Китаѣ, хотя номинально въ этой странѣ насчитывается много тысячъ христіанъ.

На искусствъ Китая христіанство почти не отразилось и это можетъ послужить лишнимъ доказательствомъ того, что религія Христа совершенно не коснулась глубины китайской души, остающейся и до сихъ поръ върной своимъ въковымъ традиціямъ. Настойчивость западныхъ христіанскихъ миссіонеровъ, упорно стремящихся пробраться туда, откуда ихъ гонятъ, не дала на этотъ разъ положительныхъ результатовъ, не принеся

<sup>19</sup> 淸

<sup>20</sup> 乾隆

<sup>21</sup>高宗

<sup>\*</sup> Проф. Рудаковъ. Богдоханскіе дворцы и книгохранилища в Мукдени.

ничего хорошаго ни китайскому искусству, ни европейскому обществу, заинтересованному этимъ вопросомъ, такъ какъ ознакомившіеся съ языкомъ и исторіей Китая миссіонеры считали лишнимъ заниматься изученіемъ «языческаго искусства».

Несмотря на черезвычайную замкнутость китайцевъ, мнѣніе о недоступности иноземныхъ вліяній на китайскую культуру и искусство бываетъ часто преувеличено. Гиртъ посвятилъ вопросу о чужеземномъ вліяніи на китайское искусство спеціальное сочиненіе. Трудно установить вліяніе древнихъ западно-азіатскихъ формъ на древнее китайское искусство за много столѣтий до христіанской эры, но очевидно и вполнѣ доказано это вліяніе сусществуетъ начиная съ послѣдняго столѣтія передъ Р. Х., когда на китайскомъ искусствъ отражались одно за другимъ вліянія искусствъ западно-азіатскаго, греческаго и ново-европейскаго, часто оживляя и видоизмѣняя его; китайское же искусство, въ свою очередь, было корнемъ всего восточно-азіатскаго искусства.

Періодъ самостоятельнаго развитія національнаго китайскаго искусства продолжается до династіи Хань (206 до Р. Х. 221 по Р. Х.), хотя въ архитектуръ болъе ранней эпохи замѣчаются признаки вавилоно-ассирійскаго вліянія. Около 115 г. до Р. Х. начинается вліяніе на китайское искусство со стороны западно-азіатскаго, грекобактрійскаго, а съ 67 г. по Р. Х. Стало медленно распространяться по Китаю искусство индо-буддійское. Однако, китайское искусство снова поглощало и передѣлывало всѣ чужеземныя вліянія, оказывая такое сильное противодѣйствіе, какъ ни одно искусство другихъ народовъ. Крупныя его созданія, современныя нашимъ среднимъ вѣкамъ и эпохѣ возрожденія, носятъ на себѣ вполнѣ національный отпечатокъ.

Въ эпоху той же Хань'ской династіи греческое вліяніе отразилось на «виноградныхъ зеркалахъ», получившихъ названіе отъ изображенныхъ на обратной сторонѣ виноградныхъ побѣговъ, листьевъ и кистей; съ ними переплетается натура-листическая греческая гирлянда. Между кистями и листьями вставлены фигуры различныхъ животныхъ, часто изображенныя такъ, какъ онѣ кажутся при взглядѣ на нихъ сверху. Нѣчто подобное встрѣчается въ греко-римскомъ, а также въ греко-сассанидскомъ искусствѣ (во дворцѣ Машиты).

Вліяніе эллинистическаго запада, въ данномъ случав, по мнвнию Рейнеке, есть продолженіе эллинистическихъ элементовъ древне-сибирскаго искусства, которое находилось въ сношеніи съ древне-китайскимъ, — хотя другіе изслвдователи (и это вврнве) видятъ здвсь непосредственное бактрійское вліяніе. Все же за эллинизмомъ необходимо признать вліяніе на развитіе натуральныхъ растительныхъ и животныхъ формъ китайской орнаментики.

Стойкость формъ китайскаго искусства, перерабатывавшаго по своему всъ чужеземныя вліянія, станетъ еще болѣе понятной, если припомнить общественныя движенія, направленныя къ изгнанію изъ Китая всего чужеземнаго. Такъ, около средины ІХ столѣтія, во время династіи Танъ, приверженцы древнихъ китайскихъ религій воздвигли гоненіе на буддизмъ. Въ то время было разрушено до 45,000 буддійскихъ храмовъ и монастырей, и только спустя 400 лѣтъ, къ концу ІХ вѣка, гоненіе на буддизмъ прекратилось.

Однако, хотя большинство индійскихъ оригинальныхъ произведеній: — статуй Будды, буддійскихъ картинъ и утвари, ввезенныхъ въ Китай въ первые вѣка по Р. Х., и погибли во второй половинѣ IX вѣка, — все же они послужили образцами для буддійско-китайскихъ произведеній и совершенно преобразовали все китайское искусство. Въ результатѣ этого преобразованія, подъ руководствомъ индійскихъ учителей, китайцы

научились внимательные наблюдать природу; эллинистическія вліянія, соединяясь съ индійскими, представляли китайцамъ окружающій міръ въ болые художественныхъ образахъ. Одновременно съ этимъ китайскіе художники научились перерабатывать элементы чужого искусства сообразно со своимъ врожденнымъ вкусомъ, и сообщая своимъ произведеніямъ болые гармоничныя пропорціи, придавать имъ въ то же время особый, чисто китайскій отпечатокъ.

Архитектура, не утративъ своего китайскаго характера, обогатилась башнямипагодами о 9-13 ярусахъ, а также тріумфальными арками «пай-лоу», имъющими индійское происхожденіе. Пагоды ведутъ свое начало отъ верхней части индійскихъ ступъ, что особенно ясно доказываютъ переходныя формы въНепалъ.

Скульптура развилась до вполне круглыхъ формъ, хотя иразсчитанныхъ на то, чтобы смотръть на нихъ съ одной стороны.

Грюнведель, тщательно изслѣдовавшій развитіе формъ китайской скульптуры, установилъ связь между формами и типами буддійско-китайскаго искусства и искусства гандарской школы на сѣверо-западной границѣ Индіи. Связь эта даетъ намъ возможность понять положеніе, какое занимаютъ въ исторіи развитія всего человѣчества многочисленныя бронзовыя фигуры китайскихъ буддъ.

Вліяніе гандарскаго искусства прежде всего объясняется тѣмъ, что Китай заимствовалъ сѣверное буддійское ученіе Индіи съ примѣсью браманизма, гандарская же школа выработала свой языкъ формъ подъ вліяніемъ Греціи или даже Рима, слѣдовательно, на китайскомъ искусствѣ должны быть отпечатки вліянія также Греціи и Рима.

Основной типъ изображенія Будды въ гандарской школѣ индійскаго происхожденія, и всѣ китайскія изображенія Будды, сидящаго на цвѣткѣ лотоса съ поджатыми ногами въ строго фронтальномъ положеніи, суть несомнѣнно индійскаго происхожденія.

Однако, всѣ эти фигуры Буддъ носятъ на себѣ, ясный отпечатокъ греко-римскаго искусства, выразившійся въ болѣе свободномъ расположеніи складокъ одежды, способѣ обработки волосъ, болѣе опредѣленной передачѣ формъ человѣческаго тѣла, большей опредѣленности движеній, т.-е. во всемъ томъ, что въ гандарской школѣ можно считать отголоскомъ греко-римскаго искусства. Несмотря на всѣ китайскія передѣлки, указанныя отличительныя черты легко выдаютъ свое греко-римское происхожденіе.

Отъ временъ Юань'ской династіи сохранились нѣкоторыя сооруженія, рельефныя украшенія которыхъ носятъ индійскій отпечатокъ. Въ числѣ ихъ обращаютъ на себя вниманіе ворота съ аркой въ Нань-коу'скомъ проходѣ<sup>22</sup>) за великой китайской стѣной. Арка украшена завитками индійскаго орнамента, которые переходятъ справа и слѣва въ змѣеобразнаго человѣка «нага», а на замковомъ камнѣ изображена мифическая птица Гаруда съ распростертыми крыльями.

Въ эту же эпоху индійское и персидское вліяніе отразилось въ стройныхъ удлиненныхъ формахъ сосудовъ, а иногда и въ орнаментаціи ихъ.

Тогда же съ запада въ Китай проникла техника перегородчатой эмали, нашедшей себъ примъненіе прежде всего въ орнаментированіи бронзовыхъ издълій и заключающейся въ томъ, что на поверхность, подлежащую обработкъ, предварительно наносится рисунокъ изъ металической проволоки, а пространства между проволокой потомъ заполняются цвътной эмалью. Здъсь китайцы достигли такого совершенства, какого ни одинъ народъ въ



мірѣ не могъ достигнуть. На китайской живописи въ эпоху Юань'ской династіи мало отразилось иноземное вліяніе; во всѣхъ же остальныхъ видахъ искусства, по сверженіи монгольской династіи, китайцы вполнѣ возвратились къ національнымъ традиціямъ.

Эпоха послѣдней маньчжурской династіи ознаменована въ искусствѣ Китая движеніемъ въ сторону духовнаго и художественнаго упадка.

Западно-европейское искусство не оказало никакого вліянія на китайское искусство даже въ эпоху послѣдней Цинъ'ской династіи, когда доступъ европейцамъ въ Китай былъ открытъ почти повсѣместно.

Нъкоторые іезуиты еще въ восемнадцатомъ въкъ пытались пріучить китайцевъ къ европейскому способу изображеній, устраивая студіи для обученія китайскихъ художниковъ. Результатомъ явилось то, что китайцы стали изготовлять художественныя произведенія промышленнаго характера въ европейскомъ духъ, предназначавшіяся исключительно для нуждъ европейцевъ и вывоза, такъ-что было-бы большой ошибкой судить о характеръ китайскаго искусства времени Цинъ'ской династіи и вообще о китайскомъ искусствъ по предметамъ вывоза послъдняго времени, въ большомъ количествъ встръчающимся въ европейскихъ коллекціяхъ и галлереяхъ\*).

Все это предметы европейскаго искусства, сдѣланные китайскими руками, говорящіе только объ удивительной подражательной способности китайца въ этомъ направленіи. Чисто же національное искусство Китая ничѣмъ не обогатилось отъ усиленной христіанской пропаганды, въ противоположность западной Европѣ, гдѣ исповѣданіе этой религіи создало цѣлую эру въ развитіи всѣхъ отраслей искусства.

Китайская революція, приведшая древнюю имперію, хотябы только номинально, къ республикъ, вызвала волну иконоборчества, которое, въ связи съ быстрымъ исчезновеніемъ творчества въ этой странъ даетъ нъкоторое основаніе опасаться, что такой многовъковой источникъ красоты, какъ китайское искусство, можетъ исчезнуть навсегда.

Говоря объ иноземномъ вліяніи на формы національнаго китайскаго искусства, слѣдуетъ вообще отмѣтить, что великое западно-азіатско-европейское искусство, постоянно вліяло на великое индо-восточно-азіатское искусство, однако это вліяніе нигдѣ на востокѣ совершенно не изгладило національныхъ чертъ и больше всего національная стойкость замѣтна именно въ Китаѣ.

До-буддійское индійское искусство, о которомъ сохранились лишь поэтическія воспоминанія, и до-буддійское китайское искусство, извъстное намъ, если не считать древнихъ бронзовыхъ сосудовъ, почти только по рисункамъ китайскихъ исторіографовъ, — повидимому, отличались одно отъ другого почти такъ же, какъ вообще отличаются другъотъ-друга арійскій и монгольскій складъ ума. Такъ какъ Индія, перейдя вскоръ послъ введенія въ ней буддизма къ зодчеству и ваянію изъ камня, сдълала ръшительный шагъ впередъ на поприще монументальнаго искусства, то это окончательно отдалило ее въ отношеніи художествъ отъ Китая, въ которомъ господствующую роль сохранила за собой каллиграфія и прикладное искусство. Но затъмъ буддійское образное искусство Индіи (главная сила котораго заключалась въ происходившемъ не безъ вліянія состороны грекоримскаго искусства развитіи типовъ боговъ и святыхъ и въ группировкъ ихъ въ

<sup>\*</sup> Въ числъ образцовъ китайскаго, японскаго, индійскаго и вообще восточнаго искусства, встръчающихся въ европейскихъ коллекціяхъ, — въ изрядномъ числъ попадаются предметы германской фабрикаціи. Болье того, сдъланные въ Германіи фигуры буддъ часто сбывались нъмецкими купцами въ Монголіи за китайскіе. Въ Калькутту, Бомбей, Гайдерабадъ идругіе пункты въ Индіи нъмцами также ввозилась масса сдъланныхъ въ Германіи предметовъ буддіскаго и браманскаго культа. П. Г.

### Китайское искусство.

изображенія повъствователь наго характера разлилось широкимъ потокомъ съ съвера Индіи по Тибету и Китаю, достигло отсюда Кореи и Японіи, всюду оплодотворяя чужія нивы, но нигдъ не затопляя ихъ и не теряясь въ нихъ.

Тъмъ временемъ китайское національное искусство, ничтожное и мелочное, выросло въ стройное дерево, наиболъе пышные цвътки котораго не были лишены ни благородства формъ, ни нъжнаго благоуханія; и это цвътущее дерево китайскаго искусства распространило свои вътви въ Кореъ и Японіи, гдъ они, особенно въ Японіи, приносили зрълые превосходные плоды. Такъ было до техъ поръ пока въ тъни этихъ вътвей не стали вырастать новые мъстные побъги, хотя покрывшіе почву свъжей сочной зеленью, но принявшіеся собственными силами стремиться къ небу послѣ того, какъ окончательно сгнили осънявшія ихъ вътви одряхлъвшаго китайскаго дерева\*).

Религія народовъ и ихъ искусство всегда находились въсамомъ тѣснѣйшемъ взаимообщеніи. Искусство играло служеб-ную роль у религіи, воплощая отвлеченныя идеи въ живые, доступные воспріятію образы, популяризируя религію, связы-вая ее съ жизнью.

Искусство было той лъстницей, по которой религія со-шла съ неба на землю.

Въ свою очередь, искусство въ начальной стадіи своегоразвитія черпало въ религіи содержаніе и форму, имъло возбудителя къ самосовершенствованію, къ изученію нъкоторыхъ отдъльныхъ предметовъ. Когда же общественная жизнь развилась настолько, что религіи индивидуализировались, — искусство, возымъвшее стремленіе освободиться отъ тъсныхъ рамокъ религіозной опеки, принуждено было терпъть гоненія и насилія, и много въковъ потребовалось, чтобы оно могло, хоть относительно, освободиться отъ религіознаго гнета\*\*).

Въ Китаъ, больше чъмъ гдъ-нибудь, искусство было въ кръпостной зависимости у разныхъ религій, почему мы не имъемъ въ настоящее время ни портретовъ, ни фигуръ общественныхъ дъятелей и вообще частныхъ лицъ, а все проявленіе китайскаго генія видимъ исключительно въ трактованіи религіозныхъ сюжетовъ по строго предписанному

Въ настоящее время наиболъе распространенными религіями въ Китаъ считаются: даосизмъ, буддизмъ, ламаизмъ и исламъ.

<sup>\*</sup> Верманъ.

<sup>\*\*</sup> Въ древнемъ Египтъ монументальное искусство вращалось въ области сфинксовъ и пирамидъ въ теченіе многихъ въковъ, не имъя возможности выйти изъ этого ръзко ограниченнаго круга. Въ Ассиріи спеціализировались на изображеніи быковъ. Въ Іудев нельпая боязнь священствующихъ, чтобы народъ не «создаль себъ кумира», вызвала запрещеніе заниматься изобразительными искусствами. И евреи, — жалкіе рабы своихъ священниковъ, совершенно не существуютъ въ исторіи искусствъ, будто ихъ не было на землъ.

Христіанское искусство среднихъ въковъ взято было на службу іезуитами и служило имъ върою и правдою. Всъ лучшіе артисты того времени отдали дань религіи. Восточная церковь совершенно поработила первобытное русское искусство.

Пластика тоже изъ боязни «кумира» была изгнана изъ храмовь и вообще изъ религіозной области творчества. Всъ изображенія должны были удовлетворять такимъ строго ограниченнымъ требованіямъ, что артисту оставалось водить кистью по разъ намъченному трафарету и то только въ опредъленную сторону.

Русское національное искусство умерло, не успъвъ развиться, и только въ послъднемъ стольтіи нашлись смълые безбожники, которые отдавали все свое знаніе не одной только работъ въ области религіознаго искусства, да и религіозные сюжеты трактовали, пренебрегая установившимися правилами, за что часто подвергались жестокимъ нареканіямъ со стороны клерикаловъ (напр. «Тайная вечеря» Н. Ге. Музей Императора Александра III). П. Г.

Первая изъ нихъ самая древняя; основателемъ ея считаютъ Лао-цзы<sup>23</sup>), родившагося въ 604 году до Р. Х. Онъ былъ хранителемъ архивовъ, а подъ конецъ жизни удалился отъ міра, вслѣдствіе чего нѣкоторые изъ его послѣдователей живутъ отшельниками въ лѣсахъ. Свое ученіе онъ изложилъ въ книгѣ Дао-дэ-цзинъ, «ученіе о пути и добродѣтели», и первоначальной причиной всѣхъ вещей считалъ высшій разумъ, называемый имъ «дао»<sup>24</sup>). Іероглифъ, употреблявшійся для этого слова, буквально означаетъ «путь», при чемъ философъ подразумѣвалъ подъ этимъ словомъ всѣ пути физическіе и духовные, ведущіе человѣка къ совершенству.

По этому поводу онъ самъ говоритъ:

«Дао больше чѣмъ путь; это путь и путникъ вмѣстѣ. Это вѣчная дорога, которую проходятъ всѣ существа и предметы. Ее не создало никакое существо, такъ какъ оно само есть Существо. Оно все и ничто, причина и слѣдствіе. Всѣ предметы происходятъ отъ Дао, соотвѣтствуютъ Дао, и подъ конецъ возвращаются къ Дао».

Ученіе Лао-цзы, въ высшей степени отвлеченное, не могло быть принято во всей своей чистотъ китайцами вслъдствіе ихъ матеріализма и впослъдствіи оказалось значительно искаженнымъ и разукрашеннымъ массой суевърій далеко не поэтическаго характера, колдовствами, алхиміей и различными гаданіями, составляющими слабость китайцевъ, почему эта религія насчитываетъ въ Китаъ наибольшее число послъдователей.

Даосизмъ, какъ религія, былъ собственно главнымъ факторомъ развитія китайскаго національнаго искусства. По своимъ главнымъ чертамъ это искусство мелкихъ издѣлій, такъ-называемое «малое искусство», прелесть котораго заключается въ своеобразномъ чувствъ природы, тонкомъ пониманіи требованій декоративности и отчасти въ изысканномъ, отчасти наивномъ вкусъ.

Это національное китайское искусство, составляющее полнъйшую противоположность буддіскому, все же сохранило на себъ нъкоторые слъды стремленія къ монументальности размъровъ и фантастичности формъ. Тянущаяся на тысячи верстъ китайская великая стъна есть произведеніе національнаго искусства. Съ другой стороны, древніе образцы живописи на шелкъ и бумагъ, хотя и не говорятъ о силъ пламеннаго воображенія китайскаго артиста, но проходящія въ нихъ неясной нитью мечты чувственности и сонныя грезы о природъ приближаютъ ихъ къ произведеніямъ фантастическаго характера.

Основатель даосизма Лао-цзы изображается китайцами въ видъ бородатаго, плъшиваго съ сильно развитымъ спереди черепомъ человъка, ъдущимъ на быкъ или оленъ. Нъкоторые европейцы-изслъдователи совершенно ошибочно принимали это изображеніе за фигуру бога долгольтія, хотя, въ Китаъ, за отсутствіемъ миюологіи, которая возникла бы изъ народныхъ върованій, вообще существовала потребность обоготворять отвлеченныя понятія. «Гуань-лао-ъ» зображаемый и покровитель торговли, возсъдающій на алтаряхъ многихъ храмовъ и изображаемый въ живописи во всъхъ почти частныхъ домахъ, — не кто иной, какъ полководецъ Гуань-ди,

<sup>23</sup> 老子

<sup>24</sup> 道

<sup>25</sup> 關老爺

### Китайское искусство.

жившій при династіи Хань. Часто упоминаемые восемь китайскихъ мудрецовъ, восемь безсмертныхъ, «ба-сянь», сдѣлались неизбѣжными объектами китайскаго изобразительнаго искусства. Къ числу даосскихъ символовъ, нашедшихъ себѣ выраженіе въ китайскомъ искусствѣ, принадлежатъ: персиковое дерево, его цвѣты и плоды, знаменующіе долголѣтіе; кругъ, раздѣленный на темную и свѣтлую части кривой линіей въ видѣ буквы "S", обозначающій различіе и взаимодѣйствіе двухъ началъ, такъ-сказать, символъ происхожденія міра отъ «янъ»<sup>26</sup>) и «инь»<sup>27</sup>); и летучая мышь, считаемая нѣкоторыми буддійскимъ символомъ.

Буддизмъ возникъ въ Индіи около 500 лѣтъ до Р. Х. Въ результатѣ преобразованія древняго браманизма княземъ Годдамъ-Сиддатра изъ рода Сакія, получившаго названіе Будды, т.-е. «просвѣщеннаго». Исторія жизни этого великаго учителя окружена дымкой многочисленныхъ легендъ, достовѣрно же въ нихъ то, что онъ отказался отъ земныхъ суетныхъ почестей и семейныхъ радостей, оставилъ свою любимую жену и сына, удалился отъ міра и спустя нѣкоторое время явился въ качествѣ проповѣдника, но уже новымъ, просвѣщеннымъ, заглушившимъ въ себѣ всѣ человѣческія страсти и желанія. Умеръ Годдама, «перешелъ въ нирвану» между 470 и 500 годами до Р. Х.

Сущностью буддійской мудрости явилась мудрость брамановъ, отъ которой уцѣлѣлъ пантеизмъ и вѣра въ переселеніе душъ, но вмѣсто боговъ появились святые, вмѣсто самобичиванія — удаленіе отъ міра въ монастыри. Нирвана получила значеніе высшаго блаженнаго состоянія, конечнаго пункта всѣхъ странствованій души, для которой въ этомъ состояніи наступаетъ вѣчность безъ сновъ и заботъ.

Послѣдователи Годдамы индусы, имѣвшіе обширное ученіе о богахъ, вскорѣ не только превратили Будду въ бога, но и украсили ученіе его своеобразными миюами, разсказывавшими о существованіи многихъ буддъ. Истинные будды рождались еще раньше Годдамы, могли рождаться и послѣ него. Второстепенные будды получили названіе бодисатвъ и каждый благочестивый человѣкъ долженъ былъ стремиться къ тому, чтобы по смерти своей снова явиться въ видѣ бодисатвы.

Китайская форма буддизма отличается отъ индійской\*), какъ и послѣдняя отличается отъ наиболѣе чистой формы этого ученія, кажется, единственно сохранившейся до настоящаго времени въ Бирмѣ. Существуетъ общая всѣмъ формамъ буддизма тріада; наибольшимъ почтеніемъ пользуется Майтрея (монгол. «Майдари»), «буддійскій Мессія», называемый по-китайски Ми-ло-фо. Существуетъ множество почитаемыхъ бодисатвъ, находящихся въ извѣстной стадіи перерожденія, пока они не достигнутъ освобожденія отъ перевоплощеній въ земныя существа.

Такимъ образомъ, къ сонму небожителей присоединилось цѣлое полчище второстепенныхъ боговъ и демоническихъ полубоговъ (которые нерѣдко олицетворяютъ собою отвлеченныя понятія).

Въ настоящее время китайскій буддизмъ очень сложенъ и разнообразенъ. Отличительная черта его та, что поклоненіе Буддѣ приняло черезчуръ матеріальный характеръ. Въ этотъ культъ введено поклоненіе многочисленнымъ низшимъ существамъ, вслѣдствіе чего китайскій буддизмъ становится похожимъ на сложную политеистическую религію.

<sup>26</sup> 陽

<sup>27</sup> 隆

 $<sup>^*</sup>$  Въ самой Индіи буддизма теперь н $\mathfrak b$ тъ, кром $\mathfrak b$  Цейлона. П. Г.

Вліяніе на китайское искусство буддизма, какъ религіозной системы, подобно вообще вліянію Индіи, откуда пришло новое ученіе, было очень плодотворно. Подъ этимъ вліяніемъ китайская цивилизація въ первые вѣка династіи Танъ достигла своеобразнаго расцвѣта. Создавшееся въ общественной жизни стремленіе къ духовно-прекрасному отразилось на всѣхъ произведеніяхъ китайскаго искусства.

Преобладавшія и до того времени издълія изъ бронзы и нефрита: чашки, трубочки, ящики, ручки для кистей получили весьма изящныя формы. Содержаніе орнаментальныхъ мотивовъ составляли очень натурально изображаемые на плоскостии въ рельефъ буддійскіе символы: листья смоковницы, пара рыбъ, одностворчатыя раковины, лотосъ и др. Живопись трактовала легендарные эпизоды изъ жизни Будды, пользуясь для этого длинными свитками шелка. Къ этому времени относятся попытки портретнаго письма, столь условнаго, что его скоръе можно отнести къ области иконографіи. Ландшафть и животныя попрежнему занимали вниманіе художника, при чемъ къ китайскимъ священнымъ животнымъ прибавились часто изображаемые въ буддійскомъ искусствъ слоны и львы. Левъ «фо», похожій больше на собаку, начинаетъ фигурировать съ этого времени въ издъліяхъ изъ бронзы, камня и фаянса, то изображая храмового стража довольно свирвпаго вида, то стража у дворцовыхъ воротъ, то какъ украшеніе предметовъ домашняго обихода, то, наконецъ, какъ мотивъ рельефнаго орнамента. Индійскій священный крючковатый крестъ — «свастика» (кит-вань)<sup>28</sup>), вмъстъ съ буддійскими звъздчатыми орнаментами проникаетъ въ китайское искусство и неръдко служитъ основнымъ элементомъ запутанныхъ прямолинейныхъ узоровъ. Этотъ крестъ съ принятіемъ буддизма японцами сыгралъ большую роль въ японской орнаментикъ.

Вообще буддійское искусство въ Китаѣ было представителемъ идеализма и иностраннаго классицизма, поэтому, естественно, что реакція даосовъ въ ІХ вѣкѣ, обнаружившаяся во всей духовной жизни Китая, произвела въ китайскомъ искусствѣ возвратъ къ формамъ болѣе національнымъ и реалистическимъ.

Ламаизмъ — тибетская форма буддизма, введенная въ царствованіе Юаньской династіи. Это ученіе существенно отличается отъ чистаго буддизма тѣмъ, что обѣщаеть реальное блаженство и отодвигаетъ на задній планъ отвлеченную Нирвану. Глава тибетской церкви Далай-Лама представляетъ воплощеніе живого Будды и непогрѣшимъ, какъ римскій папа.

Послѣдователи тибетской формы буддизма изобрѣли механическій способъ молитвъ, чтобы накопить побольше религіозныхъ заслугъ, ускоряющихъ достиженіе блаженства. Въ числѣ этихъ механическихъ приспособленій первое мѣсто по своей распространенности занимаютъ молитвенныя колеса съ написаннымъ въ нихъ безчисленное множество разъ изреченіемъ:

Омъ мани падме хумъ — «о, драгоцѣнность въ цвѣткѣ лотоса!», при чемъ подъ драгоцѣнностью подразумѣвается Будда, изображенный сидящимъ на тронѣ изъ лотоса.

Ламаизмъ внесъ въ китайское искусство цѣлые сонмы полубоговъ и святыхъ; изъ нихъ наиболѣе популярныхъ насчитывается свыше 300. Этимъ ламаизмъ побудилъ другія религіи Китая изъ соревнованія увеличить число своихъ святыхъ. Въ результатѣ всѣхъ этихъ взаимодѣйствій образовалась богатая китайская иконографія, — предметъ до сего времени совершенно не изслѣдованный.

Живопись съ натуры подъ вліяніемъ ламаизма начинаетъ переходить къ мелочной и пестрой работѣ. Преобладаютъ религіозныя темы, въ числѣ которыхъ первое мѣсто занимаетъ великій лама — живой будда. Его портретъ представляетъ интересную реакцію противъ схематизма въ области изображенія боговъ. Въ нѣкоторыхъ случаяхъ божественное соединяется съ земнымъ весьма причудливымъ образомъ. Фигура обыкновенно выполняется согласно требованіямъ религіознаго канона (буддійскаго), голова же изображается столь реально и въ то же время художественно, что, каково бы ни было содержаніе художественнаго произведенія ламайскаго культа, — его никоимъ образомъ нельзя смѣшать съ буддійскимъ.

Исламъ въ Китаѣ мало разнится отъ арабской формы этой религіи, вслѣдствіе особенной религіозной замкнутость китайцевъ-магометанъ, въ религію которыхъ могли вкрасться только незначительныя отклоненія отъ основной ея формы; сущность же китайскаго ислама остается неизмѣнной. Его вліяніи на китайское искусство, выразившейся, главнымъ образомъ, въ формахъ и орнаментѣ бронзовыхъ сосудовъ, какъ принадлежностей мусульманскаго ритуала, не было широкимъ, хотя и вплело въ пышный вѣнокъ китайской орнаментики характерные арабскіе мотивы.

Говоря о религіяхъ въ Китаѣ, необходимо упомянуть о знаменитомъ китайскомъ философѣ Конфуціѣ, котораго въ Европѣ считаютъ основателемъ религіи, называемой конфуціанствомъ. Конфуцій, Кунъ-фу-цзы 北子 или, вѣрнѣе, 北子 Кунъ-цзы, какъ его называютъ китайцы, родился въ 551 г. до Р. Х. Всѣ его ученія имѣли характеръ житейской мудрости; онъ училъ своихъ послѣдователей дѣлать жизнь на землѣ счастливой при помощи ума, вѣжливости (церемоній), доброжелательности и вкуса.

Послъ смерти Конфуцій былъ причисленъ къ лику святыхъ, но никакой религіи не основаль, оставивъ послъ себя философско-нравственное ученіе практическаго характера.

Конфуцій, по его словамъ, всегда оставался върнымъ древнъйшему культу Неба, бывшему и въ то время господствующей народной религіей въ Китаъ. Какъ далъе будетъ указано, этотъ культъ характеризовался полнъйшимъ отсутствіемъ идоловъ и изображеній, а потому и храмы въ память Конфуція, представляютъ залы, украшенные только именемъ философа, его учениковъ и изръченіями.

Такимъ образомъ, общераспространенное мнѣніе о томъ, что въ Китаѣ существуетъ особая религія, «конфуціанство», въ сущности лишено основанія и является результатомъ недостаточнаго знакомства европейцевъ съ духовной жизнью Китая даже до настоящаго времени<sup>\*</sup>). Ученіе Конфуція было охотно принято китайцами и до сихъ поръ еще ему неуклонно слѣдуютъ въ Срединномъ государствѣ. Даже въ китайскихъ школахъ обученіе до послѣдняго времени начиналось съ заучиванія наизусть изреченій Конфуція.

Его ученія нашли себѣ выраженіе главнымъ образомъ въ трехъ книгахъ<sup>29</sup>): Лунь-юй — «Конфуціанскіе разговоры»,  $^{30}$ ) Да-сіо — «Великое ученіе» и $^{31}$ ) Чжунъ-юнъ — «Ученіе о

 $<sup>^*</sup>$  Хотя теперь уже въ почитаніи Кунъ-цзы введены обряды и жертвоприношенія, сближающія его по внѣшности съ другими религіями Китая. Лишь съ этой обрядовой стороны конфуціанство можетъ быть сближено съ понятіемъ о религіи. П.  $\Gamma$ .

<sup>29</sup> 論語

<sup>30</sup>大學

Срединъ», заключающее въ себъ изреченія мудреца въ наиболѣе популярной формѣ. Обходя все сверхъестественное, не задаваясь вопросами о происхожденіи и будущемъ человѣка, Конфуцій старался выработать путь къ достиженію личнаго и общаго счастія на землѣ. Онъ говорилъ:

«Когда не знаешь жизни, то какъ же знать, что такое смерть».

Всѣхъ людей Конфуцій дѣлилъ на нѣсколько группъ:

«Тѣ, которые отъ рожденія обладають знаніемъ, составляють высшій классъ людей. Тѣ, которые учатся и достигають знаній, составляють слѣдующій классъ. Далѣе идуть глупые и тупоумные люди, которые, однако, преуспѣвавають въ ученіи. Глупые и тупоумные, которые не учатся, — составляють самый низшій классъ».

Идеальнаго человъка Конфуцій снабжаль обязательно знаніемъ приличій, но самого себя все же не считаль таковымъ:

«Въ пути высшаго человъка есть четыре вещи, изъ которыхъ я не достигъ ни одной, а именно: служить отцу такъ, какъ я хотъль бы, чтобы сынъ служить мнъ. Служить государю такъ, какъ я хотъль бы, чтобы мой слуга угождалъ мнъ. Служить старшему брату такъ, какъ я хотъль бы, чтобы мой младшій братъ служилъ мнъ. Поступать съ другомъ такъ, какъ я хотъль бы, чтобы онъ поступалъ со мной. Высшій человъкъ настойчиво развиваетъ въ себъ добродътели, но мало говоритъ о нихъ. Если у него есть какой-нибудь недостатокъ, то онъ сдерживается. Если у него проявляется словоохотливость, тоонъ не даетъ ей ходу. Итакъ, слова соотвътствуютъ его поступкамъ, а поступки — словамъ. Не совершенная ли искренность образуетъ высшаго человъка?..»

Что Конфуцій не намъренъ былъ создавать особый культъ, подтверждается, кромъ житейскаго утилитаризма его ученія, слъдующими его словами:

«Если мои правила привьются, то это ихъ судьба; если же онъ не будутъ приняты, то и это ихъ судьба».

Насколько эти правила привились, должно быть извѣстно всякому, имѣющему хотя бы нѣкоторое знакомство съ жизнью Китая. Изъ книгъ, содержащихъ ученіе Конфуція, которымъ до сихъ поръ во всѣхъ моментахъ своей жизни руководствуются китайцы, слѣдуетъ указать еще на Ли-цзи,<sup>32</sup>) заключающую въ себѣ обряды и церемоніи на всѣ случаи жизни.

Таково въ общихъ чертахъ ученіе Конфуція, лучшее знакомство съ которымъ возможно лишь при непосредственномъ изученіи конфуціанской литературы; руководствомъ можетъ послужить «Очеркъ исторіи китайской литературы» профессора Васильева, а также Grube «Geschichte der Chinesischen Litteratur».

Нъкоторые европейскіе авторы ошибочно указывають так-же на ламаизмъ, какъ на государственную религію Китая. Конфуціанскіе обряды, будучи обязательнымъ гражданскимъ культомъ, — не мѣшаютъ тому, что государственной религіей Китая является культъ Неба, древнѣйшая религія, происшедшая изъ болѣе грубыхъ вѣрованій, обоготворяющихъ силы природы, какимъ въ настоящее время является шаманство\*). Съ

<sup>31</sup> 中庸

<sup>32</sup> 禮記

 $<sup>^*</sup>$  Было бы ошибочно утверждать, какъ это встр $^*$ чается у н $^*$ вкоторыхъ европейскихъ авторовъ, что культъ Неба развилсяся изъ шаманства, — хотя они сближаются и, возможно, им $^*$ воть одинъ корень. П.  $\Gamma$ .

культомъ Неба непрерывно связанъ культъ предковъ, основывающійся на томъ, что души умершихъ, по върованіямъ китайцевъ, продолжаютъ вліять на судьбу живыхъ. Такимъ образомъ, по китайскимъ воззрѣніямъ, «свидѣтельствовать признательность Небу есть первый долгъ человѣка, а выражать благодарность предкамъ — второй».

Безплотные духи распредѣлены на главныхъ — небесныхъ и второстепенныхъ — земныхъ. Къ небеснымъ принадлежатъ духи неба, земли, солнца, луны и звѣздъ, къ земнымъ относятся духи горъ, рѣкъ, лѣсовъ и т. п. Верховнымъ божествомъ признается  $Heбo- *Tянь*^{33}$ ), отъ котораго зависятъ движенія небесныхъ свѣтилъ, времена года, день и ночь, а также забота о произрастаніи хлѣбовъ и о людскихъ дѣлахъ.

Китайцы върятъ въ небесный Промыселъ и судьбу — Тянь-минъ<sup>34</sup>), и называютъ небо верховнымъ правителемъ, «Шанъ-ди». Жертвы Небу приносятся до сихъ поръ въ храмахъ, посвященныхъ ему, изъ которыхъ, наиболѣе достопримѣчательный находится въ Пекинѣ. Эти жертвы могъ приносить только императоръ по установленнымъ вѣками правиламъ, такъ какъ жертвоприношенія существовали, судя по китайскимъ источникамъ, еще при императорахъ Яо и Шунь, за двѣ съ лишнимъ тысячи лѣтъ до Р. Х.\*).

Жертвоприношеніе въ честь Неба совершалось три раза въ годъ: во время лѣтняго и зимняго солнцестоянія и въ началѣ весны; Землѣ — «Ди», $^{35}$ ) считаемой супругой Неба, приносятся жертвы два раза: во время лѣтняго солнцестоянія и по окончаніи жатвы. Жертвоприношенія Небу сжигаются, а Землѣ закапываются въ землю, дабы скорѣе доставить по назначенію приносимые въ жертву предметы.

Солнцу императоръ приносилъ жертвы въ нечетные года, а лун $^{1}$  — въ четные. Въ другое время для этой ц $^{1}$ ли командировались князья, которые также приносили жертвы и другимъ божествамъ. Изъ духовъ особымъ почитаніемъ пользуются Лунъ-ванъ $^{36}$ ) — «Князь драконовъ», которому приносилъ жертвы самъ императоръ.

Въ основъ культа предковъ лежитъ принципъ сыновней любви. По върованіямъ китайцевъ, родители послъ смерти должны пользоваться такимъ же почитаніемъ, какъ и при жизни. Ученіе о сыновнемъ почитаніи было подробно разработано Конфуціемъ, ставившймъ его одной изъ необходимыхъ добродътелей для достиженія идеала «высшаго человъка», и это, повсей въроятности, послужило причиной, вслъдствіе которой ученіе Конфуція смъшивается съ государственной религіей и считается иногда въ европейской литературъ самостоятельнымъ и оригинальнымъ религіознымъ ученіемъ.

Однако, какъ часто можно замѣтить въ Китаѣ, поклоненіе предкамъ не вытѣсняется никакой другой религіей и одинаково въ домахъ буддистовъ и даосовъ можно встрѣтить таблицы съ именами предковъ. Причина, очевидно, заключается въ томъ, что въ Китае почти нѣтъ ни одной религіи въ чистомъ видѣ; буддистъ признаетъ даосскихъ божествъ, даосъ — буддійскихъ и всѣ они одинаково выполняютъ культъ предковъ.

<sup>33</sup> 天

<sup>34</sup> 天明

<sup>\*</sup> Послѣ паденія Цин'ской династіи въ 1915 году жертва Небу въ первый разъ была принесена президентомъ республки Юань-Ши-кай'емъ по нѣсколько измѣненному чину. Фактъ принесенія президентомъ жертвы, составлявшей прерогативу Сына Неба, ясно показываетъ, что въ Китаѣ уже нѣтъ республики, а есть императоръ, которому, возможно, предстоитъ основать новую династію. П. Г.

<sup>35</sup> 期

<sup>36</sup> 龍王

### П. Гладкій.

Такова ужъ, воспитанная въ теченіе многихъ вѣковъ въ безмѣрномъ почитаніи своихъ авторитетовъ, душа китайца.

Китайское искусство до настоящаго времени слишкомъ мало извѣстно и, кромѣ того, плохо понимается. Причина недостаточнаго пониманія вообще восточной культуры заключается въ томъ, что европейцы пытаются углубиться въ нее лишь съ помощью сухого знанія, въ то время какъ слѣдуетъ постоянно помнить, что въ Китаѣ наука и искусство связаны внутренне. Исторія китайской культуры какъ въ зеркалѣ, отпечатлѣлась въ восточномъ искусствѣ. Ученый, который бы не былъ въ то же время музыкантомъ, нѣчто неизвѣстное въ странѣ Конфуція; это потому, что какъ въ наукѣ, такъ и въ искусствѣ (музыкѣ) господствуетъ великій ритмъ числа. Наука безъ ритма, безъ музыкальнаго размѣра, вещь неизвѣстная въ Китаѣ. Этимъ объясняется и то, что великіе ученые были почти всегда поэтами.

Для образованнаго китайца красота всегда была прибѣжищемъ во всѣхъ печаляхъ и бѣдствіяхъ\*).

Синологи едва лишь начали понимать значеніе искусства для исторіи Китая. Это происходить въ значительной мѣрѣ отъ того, что китаець бережеть свое искусство для себя, а съ другой стороны мы сами довольствуемся собираніемъ произведеній китайскаго искусства, не стараясь понять глубже его смысла. Китайская живопись, напримѣръ, совершенно не признается въ Европѣ. На нее смотрятъ или какъ на любопытную рѣдкость, или какъ на продуктъ промышленнаго искусства.

Для того, чтобы дъйствительно оцънить китайское искусство, нужно хотя бы на время освободиться отъ своего западнаго эстетическаго багажа, отъ всъхъ идей, которые поочередно съ давнихъ временъ порабощаютъ европейское общество. Нужно познакомиться съ китайской философіей, такъ какъ китайское искусство (особенно живопись) есть въ сущности проявленіе буддійской философіи, примъшанной ко всъмъ религіозно-философскимъ системамъ, бывшимъ въ Китаъ до распространенія буддизма. Величайшіе китайскіе художники были, какъ указано выше, — вмъстъ съ тъмъ поэтами и философами, почему, съ точки зрънія западныхъ принциповъ, они передавали природу слишкомъ субъективно, пренебрегая часто внъшними формами.

При такихъ условіяхъ мы поймемъ, что китайское искусство стремится быть зеркаломъ духа, живущаго въ міровой безконечности, и это пониманіе, быть-можетъ, откроетъ для насъ уголокъ завѣсы, еще столь плотно скрывающей отъ европейцевъ истинный смыслъ восточной культуры.

Павелъ Гладкій.

 $<sup>^*</sup>$  Китайская пословица: «никакая скорбь не устоитъ передъ красотою желтаго хорошаго сатина». П. Г.